Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

Menek Kelih Sebagai Media Pendidikan Karakter Anak
Dalam Masyarakat Bali

Ni Nyoman Sugi Widiastithi'*

1STAH Dhama Nusantara Jakarta, DK Jakarta, Indonesia
Email : Pwidinyoman.wn@gmail.com
(* : coressponding author)

Abstrak - Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi fungsi upacara keagamaan Hindu, yakni Upacara
Menek Kelih, sebagai wahana pendidikan karakter anak dalam perspektif psikologi pendidikan. Upacara ini
menandai fase perkembangan dari masa kanak-kanak menuju remaja dalam budaya Hindu Bali, serta
mengandung simbol-simbol spiritual dan sosial yang kuat. Dengan pendekatan kualitatif fenomenologis,
penelitian dilakukan di Pura Aditya Jaya Rawamangun, Jakarta. Informasi dikumpulkan melalui wawancara
mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi terhadap anak-anak peserta upacara, orang tua, tokoh adat,
dan guru. Hasil menunjukkan bahwa proses ritual Menek Kelih berkontribusi terhadap internalisasi nilai
karakter seperti tanggung jawab pribadi, kontrol diri (self-regulation), penghormatan terhadap otoritas (respect
for authority), serta kepedulian sosial. Dalam konteks psikologi perkembangan, keterlibatan anak dalam
upacara ini memperkuat pembelajaran sosial dan moral melalui pengalaman transendental yang bermakna.
Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa Menek Kelih dapat menjadi strategi pendidikan karakter berbasis
budaya yang efektif, selaras dengan teori perkembangan moral dan sosial dalam psikologi pendidikan.

Kata Kunci: Hindu Bali, Menek Kelih, Pendidikan Karakter, Psikologi Pendidikan, Perkembangan Moral

Abstract - This study aims to explore the function of the Hindu religious ceremony, the Menek Kelih Ceremony,
as a vehicle for children's character education from an educational psychology perspective. This ceremony
marks the developmental phase from childhood to adolescence in Balinese Hindu culture and contains strong
spiritual and social symbols. Using a qualitative phenomenological approach, the study was conducted at Pura
Aditya Jaya Rawamangun, Jakarta. Information was collected through in-depth interviews, participant
observation, and documentation with children participating in the ceremony, parents, traditional leaders, and
teachers. The results indicate that the Menek Kelih ritual process contributes to the internalization of character
values such as personal responsibility, self-control (self-regulation), respect for authority, and social
awareness. In the context of developmental psychology, children's involvement in this ceremony strengthens
social and moral learning through meaningful transcendental experiences. The conclusion of this study
confirms that Menek Kelih can be an effective culture-based character education strategy, aligned with the
theory of moral and social development in educational psychology.

Keywords: Balinese Hinduism, Menek Kelih, Character Education, Educational Psychology, Moral
Development

1. PENDAHULUAN

Pendidikan karakter merupakan komponen krusial dalam pengembangan kepribadian anak,
khususnya dalam perspektif psikologi pendidikan. Karakter dibentuk melalui proses panjang yang
melibatkan pembelajaran nilai moral, regulasi emosi, serta internalisasi norma sosial. Dalam konteks
pendidikan anak usia sekolah dasar, pendidikan karakter berfungsi sebagai fondasi bagi
perkembangan sosial-emosional yang sehat dan pembentukan identitas moral yang utuh.

Namun, dalam era globalisasi dan modernisasi yang serba cepat, tantangan dalam pendidikan
karakter semakin kompleks. Maraknya perilaku menyimpang, lemahnya empati, serta rendahnya
tanggung jawab sosial di kalangan remaja menunjukkan bahwa pendidikan formal saja belum cukup
menjawab kebutuhan pembentukan karakter secara komprehensif. Oleh karena itu, diperlukan
pendekatan yang integratif dan kontekstual, yang menggabungkan nilai-nilai lokal dengan prinsip
psikologi perkembangan anak. Salah satu pendekatan yang potensial adalah penguatan budaya lokal
melalui pelibatan anak dalam praktik sosial dan keagamaan tradisional.

Dalam masyarakat Hindu Bali, upacara keagamaan tidak hanya dimaknai sebagai ritual
spiritual, melainkan juga sebagai sarana edukatif informal. Salah satu upacara penting adalah Menek
Kelih, sebuah ritus peralihan yang menandai transisi anak menuju masa remaja awal. Upacara ini
bukan hanya simbol penyucian diri secara spiritual, tetapi juga proses pembentukan mental dan

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 348



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin
mailto:widinyoman.wn@gmail.com

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

emosional anak agar siap menjalani peran sosial yang lebih kompleks. Nilai-nilai seperti disiplin,
tanggung jawab, penghormatan terhadap orang tua, serta kesadaran kolektif menjadi bagian dari
pengalaman ritual yang bersifat transformatif bagi perkembangan karakter anak.

Dari perspektif psikologi pendidikan, keterlibatan anak dalam upacara Menek Kelih
memberikan stimulasi sosial dan spiritual yang mendukung perkembangan moral. Interaksi dengan
orang tua, tokoh adat, dan komunitas dalam konteks ritual menciptakan ruang belajar yang bermakna
dan kontekstual. Selain itu, struktur upacara yang mengandung simbol-simbol religius, wejangan
moral, serta tuntutan perilaku yang sesuai norma adat turut memperkuat internalisasi nilai karakter.
Hal ini sejalan dengan teori perkembangan moral Piaget dan pendekatan sosiokultural Vygotsky,
yang menekankan pentingnya interaksi sosial dan pengalaman nyata dalam membentuk struktur
kognitif dan afektif anak.

Sayangnya, kajian ilmiah yang secara spesifik menelaah peran upacara Menek Kelih sebagai
media pendidikan karakter anak masih sangat terbatas, khususnya dalam ranah psikologi
pendidikan. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi celah tersebut dengan
mengeksplorasi bagaimana proses dan makna upacara Menek Kelih berkontribusi terhadap
pembentukan karakter anak dalam konteks sosial-budaya Bali. Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi konseptual dan praktis terhadap pengembangan model pendidikan karakter
berbasis budaya lokal yang relevan dengan nilai-nilai spiritual dan tradisi masyarakat Indonesia.

2. STUDI LITERATUR
2.1 Psikologi Pendidikan Anak

Psikologi pendidikan merupakan cabang ilmu yang mengkaji proses belajar, perkembangan
peserta didik, serta bagaimana konteks sosial-budaya mempengaruhi proses pembelajaran. Dalam
konteks anak usia sekolah dasar, pemahaman terhadap tahap-tahap perkembangan menjadi landasan
penting untuk menyusun pendekatan pendidikan yang tepat. Anak-anak tidak hanya mengalami
pertumbuhan fisik, tetapi juga perkembangan kognitif, afektif, dan sosial yang saling berkaitan.

Jean Piaget (1952) mengklasifikasikan anak usia 7 hingga 11 tahun dalam tahap operasional
konkret. Pada tahap ini, anak mulai memahami hubungan sebab-akibat, mampu berpikir logis
terhadap objek nyata, serta mulai menunjukkan pemahaman terhadap aturan sosial dan norma moral.
Ini menjadi momen penting dalam pendidikan karakter, karena anak mulai memiliki kesadaran
terhadap nilai-nilai baik dan buruk dalam interaksi sosialnya.

Vygotsky (1978), melalui teori perkembangan sosio kulturalnya, menekankan bahwa
lingkungan sosial dan budaya memiliki peran krusial dalam perkembangan anak. la
memperkenalkan konsep Zona Perkembangan Proksimal (ZPD), yang menunjukkan bahwa potensi
anak berkembang optimal melalui bimbingan dan interaksi sosial. Dalam konteks ini, praktik budaya
dan keagamaan seperti upacara adat dapat menjadi stimulus perkembangan karakter anak karena
mengandung nilai-nilai sosial yang eksplisit.

Ritual budaya, seperti Menek Kelih, menjadi wahana psikologis bagi anak untuk mengenali
aturan sosial dan norma adat. Hobson et al. (2018) menjelaskan bahwa ritual kolektif membantu
anak menginternalisasi norma budaya melalui imitasi dan pengulangan ritualistis. Dengan demikian,
keterlibatan empiris anak dalam ritual memberikan pengalaman belajar yang bermakna dan
kontekstual.

Psikologi pendidikan menempatkan ritual budaya sebagai sarana penting dalam internalisasi
nilai karakter. Pembelajaran nilai seperti kontrol emosi, penghormatan, dan kesadaran sosial bukan
hanya melalui instruksi verbal, tetapi melalui pengalaman langsung dalam kerangka sosial-budaya
yang khusus.

Dengan demikian, psikologi pendidikan menempatkan tradisi dan pengalaman sosial sebagai
medium penting dalam proses belajar anak. Keterlibatan anak dalam tradisi budaya lokal, termasuk
ritual keagamaan Hindu Bali, memberikan peluang bagi internalisasi nilai melalui pengalaman
konkret dan bermakna.

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 349



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

2.2 Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter merupakan proses internalisasi nilai-nilai moral, etika, dan sosial yang
bertujuan membentuk kepribadian anak menjadi pribadi yang bertanggung jawab, jujur, dan peduli
terhadap lingkungan sosialnya. Lickona (1991) menegaskan bahwa pendidikan karakter mencakup
tiga dimensi: moral knowing (pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral
behavior (tindakan moral). Ketiganya harus berjalan seimbang agar menghasilkan karakter yang
utuh.

Dalam praktik pendidikan formal, pendidikan karakter sering diajarkan melalui pembelajaran
tematik atau pengintegrasian dalam mata pelajaran. Namun, psikologi pendidikan menunjukkan
bahwa penanaman karakter melalui pengalaman langsung jauh lebih efektif. Anak akan lebih mudah
memahami dan menghayati nilai moral jika ia terlibat secara emosional dan sosial dalam kegiatan
nyata yang mencerminkan nilai tersebut.

Anak belajar karakter tidak hanya melalui instruksi di sekolah, tetapi lebih efektif melalui
praktik nyata. Suharyati et al. (2021) menunjukkan bahwa integrasi kearifan lokal seperti wayang
beber dalam pembelajaran prasekolah dapat memperkaya nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung
jawab, dan kerjasama. Hal ini menunjukkan potensi besar metode edukasi berbasis budaya untuk
memfasilitasi perkembangan karakter secara afektif dan sosial.

Proses pembentukan karakter juga erat kaitannya dengan perkembangan afeksi dan empati
anak. Lingkungan sosial seperti keluarga, sekolah, dan masyarakat adat berperan penting dalam
memperkuat nilai yang ditanamkan. Tradisi dan ritual keagamaan yang sarat makna moral dapat
memperkuat dimensi afektif ini melalui proses identifikasi dan keteladanan. Pembelajaran karakter
melalui pengalaman nyata dalam ritual, seperti Menek Kelih, memungkinkan anak mengalami
sendiri nilai-nilai moral melalui interaksi dan simbolisme spiritual. Hobson dkk. (2018)
memaparkan bahwa ritual mengandung unsur imitasi dan emosi tinggi yang efektif memperkuat
pemahaman nilai melalui proses psiko-sosial .

Oleh karena itu, pendidikan karakter tidak hanya menjadi tanggung jawab sekolah, tetapi
juga komunitas dan budaya di mana anak tumbuh dan berkembang. Tradisi keagamaan seperti
Menek Kelih berpotensi besar menjadi wahana internalisasi nilai, karena mengandung unsur
spiritual, sosial, dan simbolik yang mendalam. Integrasi nilai moral dalam aktivitas budaya dan
spiritual bukan hanya alternatif, tetapi juga strategi efektif pembentukan karakter, sesuai prinsip
psikologi pendidikan yang menekankan pembelajaran aktif, bermakna, dan kontekstual.

2.3 Kearifan Lokal sebagai Media Pendidikan

Kearifan lokal adalah akumulasi pengetahuan, nilai, dan praktik hidup yang berkembang
dalam masyarakat tertentu dan diwariskan secara turun-temurun. Dalam konteks pendidikan,
kearifan lokal bukan hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai sumber pembelajaran yang
kontekstual, relevan, dan bermakna. Pendidikan yang memasukkan unsur kearifan lokal dianggap
lebih menyentuh aspek afektif dan psikomotorik anak, bukan sekadar aspek kognitif.

Tilaar (2004) menyebutkan bahwa pendidikan berbasis budaya lokal adalah bentuk
pendidikan holistik yang menghargai kekayaan nilai bangsa. Melalui pendekatan ini, peserta didik
diajak untuk memahami nilai-nilai moral dan sosial dalam konteks budaya mereka sendiri. Proses
ini menciptakan identitas budaya yang kuat dan rasa memiliki terhadap lingkungan sosial, yang
menjadi modal penting dalam pembentukan karakter.

Dari sudut pandang psikologi pendidikan, pengalaman budaya dapat memberikan stimulus
sosial dan emosional yang memperkuat proses belajar. Anak yang tumbuh dalam lingkungan yang
kaya akan simbol budaya dan makna sosial cenderung lebih adaptif, memiliki kontrol diri, dan
menunjukkan perilaku moral yang stabil. Ritual adat yang melibatkan anak secara aktif dapat
menjadi metode pendidikan karakter yang kuat karena menggabungkan aspek spiritual, sosial, dan
emosional. Studi Suharyati dan Wulandari (2021) menunjukkan bahwa anak yang belajar melalui
cerita budaya menunjukkan peningkatan nilai moral, interaksi sosial positif, dan kecintaan akan
lingkungan sekitar.

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 350



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

Praktik informal seperti keterlibatan anak dalam ritual adat, pekerjaan komunitas, dan tradisi
lokal menumbuhkan rasa tanggung jawab dan empati. Barbara Rogoff (2003) bahkan menyebutnya
"learning by observing and pitching in" di mana anak belajar melalui observasi dan partisipasi nyata
dalam kegiatan komunitas. Dengan demikian, pelibatan kearifan lokal dalam pendidikan bukan
sekadar pelestarian budaya, tetapi juga strategi efektif dalam menanamkan nilai-nilai karakter yang
kontekstual dan membumi. Upacara Menek Kelih adalah contoh konkret bagaimana kearifan lokal
menjadi sarana edukatif dalam membentuk kepribadian anak Bali secara menyeluruh dengan prinsip
psikologi perkembangan.

2.4 Upacara Menek Kelih dalam Budaya Bali

Menek Kelih adalah upacara adat dalam tradisi Hindu Bali yang dilaksanakan ketika anak
memasuki usia menjelang remaja, umumnya sekitar usia 8 hingga 13 tahun. Upacara ini merupakan
bentuk penyucian sekaligus simbol peralihan dari masa kanak-kanak menuju tahapan hidup yang
lebih dewasa secara spiritual dan sosial. Anak yang telah mengikuti Menek Kelih dianggap siap
menjalankan peran sosial dan kewajiban sebagai anggota masyarakat.

Menek Kelih juga merupakan upacara ritus peralihan dalam tradisi Hindu Bali, yang
menandai transisi anak menuju masa remaja dan kedewasaan spiritual. Ritual ini sering diadakan
setelah anak mengalami mimpi basah atau menstruasi pertama, yang menekankan kesiapan mental
dan fisik anak terhadap peran sosial baru.

Geriya (2007) menjelaskan bahwa prosesi Menek Kelih terdiri dari doa spiritual, penyucian
diri (melukat), pemakaian busana adat, hingga wejangan dari pemangku. Tahapan ini membentuk
pengendalian diri, penghormatan, dan kesadaran diri melalui simbolisme dan ritual yang mendalam.
Menurut studi Seruni et al. (2022), masyarakat melihat Menek Kelih sebagai ungkapan syukur,
pendidikan moral, dan sarana transisi sosial anak. Mereka mencatat perubahan perilaku positif
pasca-upacara, seperti meningkatnya tanggung jawab dan kedisiplinan.

Dalam perspektif psikologi pendidikan, Menek Kelih merupakan strategi internalisasi
karakter melalui pengalaman simbolik dan emosional. Ketika anak mengalami ritus transendental
bersama komunitas, mereka belajar nilai moral bukan hanya secara kognitif, tetapi juga melalui
ikatan emosional dan identitas spiritual.

2.5 Penelitian Terdahulu

Beberapa penelitian telah mengkaji hubungan antara budaya dan pendidikan karakter.
Misalnya, Widiastuti (2018) meneliti peran upacara potong gigi dalam penguatan nilai kedewasaan
remaja Bali. Penelitian lain oleh Suryani (2020) menunjukkan bahwa upacara adat dapat menjadi
sarana efektif dalam membentuk perilaku sosial anak.

Namun, penelitian khusus mengenai Menek Kelih sebagai media pendidikan karakter anak
masih sangat terbatas. Hal ini menunjukkan adanya celah riset yang penting untuk dijembatani agar
nilai-nilai pendidikan dalam upacara tradisional tidak terpinggirkan oleh sistem pendidikan formal
yang cenderung seragam dan kurang kontekstual secara budaya.

Penelitian yang mengkaji hubungan antara budaya lokal dan pendidikan karakter telah
menunjukkan bahwa tradisi adat memiliki peran signifikan dalam pembentukan kepribadian anak.
Widiastuti (2018) dalam penelitiannya mengenai upacara potong gigi (metatah) menemukan bahwa
ritual tersebut memperkuat identitas diri dan kedewasaan psikologis remaja Bali. Suryani (2020)
juga menjelaskan bahwa partisipasi anak dalam upacara adat meningkatkan kemampuan empati,
kerjasama sosial, dan kedisiplinan. Anak yang terlibat dalam ritual kultural menunjukkan perilaku
prososial yang lebih baik.

Kedua penelitian tersebut menyoroti pentingnya dimensi spiritual dan simbolik dalam tradisi
lokal sebagai sarana pembelajaran nilai. Anak yang terlibat secara aktif dalam upacara keagamaan
cenderung menunjukkan pemahaman moral dan pengendalian diri yang lebih baik. Hal ini
menguatkan argumentasi bahwa pendidikan karakter tidak hanya bergantung pada kurikulum
formal, tetapi juga pada praktik sosial yang hidup di tengah masyarakat.

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 351



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

Namun demikian, penelitian yang secara spesifik mengkaji upacara Menek Kelih sebagai
media pendidikan karakter anak masih sangat terbatas. Penelitian yang dilakukan oleh Seruni et al.
(2022) membahas persepsi masyarakat terhadap upacara, tetapi belum mengenal secara mendalam
aspek perkembangan moral dan kognitif anak sebagai akibat partisipasi dalam ritus tersebut.
Padahal, Menek Kelih memiliki struktur dan makna yang kaya untuk dijadikan subjek kajian
psikologi pendidikan, terutama dalam aspek pembelajaran sosial dan perkembangan moral.

Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk mengisi kekosongan literatur tersebut dengan
menggali secara mendalam bagaimana praktik dan simbol dalam upacara Menek Kelih berkontribusi
pada pembentukan karakter anak. Penelitian ini juga bertujuan untuk memperkuat argumen bahwa
budaya lokal dan agama dapat menjadi fondasi kuat dalam sistem pendidikan karakter yang
kontekstual dan berkelanjutan.

3. METODE

3.1 Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian fenomenologis,
yang bertujuan untuk memahami makna subjektif dan pengalaman spiritual anak-anak dalam
mengikuti upacara Menek Kelih. Pendekatan ini dianggap tepat karena mampu menggali secara
mendalam persepsi, keyakinan, dan nilai-nilai moral yang diinternalisasikan melalui pengalaman
hidup nyata, khususnya dalam konteks praktik budaya dan religius yang kaya makna simbolik.
Menurut Moustakas (1994), pendekatan fenomenologis memungkinkan peneliti untuk mengungkap
esensi dari pengalaman individu terhadap suatu fenomena yang dialami secara sadar dan mendalam.

Fenomenologi juga menjadi metode yang relevan dalam meneliti praktik keagamaan, karena
tradisi seperti Menek Kelih sarat dengan makna spiritual, simbolisme, serta struktur sosial yang
membentuk Kkarakter individu melalui pengalaman konkret. Dalam konteks psikologi pendidikan,
penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana proses internalisasi nilai-nilai karakter seperti
tanggung jawab, kedisiplinan, dan penghormatan terjadi melalui keterlibatan aktif anak dalam
prosesi adat (Creswell & Poth, 2018). Oleh karena itu, pendekatan fenomenologis mampu
menjembatani pemahaman antara pengalaman spiritual dan implikasinya dalam perkembangan
karakter anak.

3.2 Lokasi dan Subjek Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Pura Aditya Jaya Rawamangun, Jakarta, sebuah lingkungan urban
yang tetap aktif dalam melaksanakan tradisi Hindu Bali, termasuk upacara Menek Kelih. Meskipun
berada di luar Bali, pura ini mempertahankan pelaksanaan ritual secara otentik dengan partisipasi
aktif dari komunitas Hindu perantauan. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposive, dengan
mempertimbangkan keterbukaan masyarakat terhadap penelitian serta kontinuitas pelaksanaan
upacara. Adapun subjek penelitian terdiri dari empat kelompok informan utama:

1. Anak-anak usia 9-13 tahun yang baru mengikuti upacara Menek Kelih,
2. Orang tua atau wali anak,

3. Tokoh adat atau pemangku, dan

4

Guru atau pendidik  yang memahami perkembangan karakter anak.
Teknik purposive sampling digunakan untuk menjamin bahwa informan benar-benar memiliki
pengalaman langsung terhadap upacara dan peranannya dalam pendidikan karakter anak
(Patton, 2002).

3.3 Teknik Pengumpulan Data
Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu:
1.  Wawancara Mendalam (In-depth Interview):

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan anak, orang tua, pemangku, dan guru
untuk menggali persepsi, pengalaman emaosional, serta interpretasi mereka terhadap nilai-nilai

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 352



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

karakter yang ditanamkan dalam Menek Kelih. Metode ini memungkinkan peneliti
mendapatkan narasi reflektif dan pemahaman mendalam tentang makna personal dan sosial
dari ritual (Seidman, 2013).

2. Observasi Partisipatif:

Peneliti hadir langsung dalam prosesi upacara Menek Kelih untuk mengamati simbol, tata cara,
dan interaksi sosial yang terjadi. Observasi ini membantu mengidentifikasi nilai-nilai karakter
melalui perilaku nyata anak, serta memperkuat data dari wawancara (Spradley, 1980).
Pengamatan dilakukan dengan sensitivitas terhadap makna simbolik dan norma adat yang
berlaku.

3.  Dokumentasi:

Data pendukung berupa catatan lapangan, foto, rekaman audio-visual, serta dokumen terkait
prosesi dikumpulkan untuk memperkaya interpretasi. Dokumentasi ini penting untuk
menangkap makna non-verbal, ekspresi emosional, dan struktur simbolik upacara yang tidak
selalu terungkap dalam wawancara (Merriam & Tisdell, 2016).

3.4 Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan secara deskriptif-kualitatif melalui beberapa tahapan yang merujuk
pada model Miles, Huberman, & Saldafia (2014), yaitu:

1. Reduksi Data:

Data diseleksi dan difokuskan hanya pada informasi yang berkaitan langsung dengan nilai-
nilai karakter anak serta simbol dan makna upacara Menek Kelih.

2. Kategorisasi dan Coding:

Informasi yang telah diseleksi dikategorikan ke dalam tema utama, seperti tanggung jawab,
kedisiplinan, penghormatan, dan spiritualitas. Proses ini dibantu dengan pemberian kode untuk
mempermudah pengelompokan data.

3. Interpretasi Makna:

Simbol dan narasi informan ditafsirkan dalam konteks pengalaman personal dan budaya.
Interpretasi ini bertujuan mengungkap proses pembentukan karakter anak melalui mekanisme
internalisasi nilai dan pengalaman sosial-spiritual.

4.  Penarikan Kesimpulan:

Temuan utama disintesis dan dihubungkan dengan teori psikologi pendidikan, seperti teori
perkembangan moral (Kohlberg), pembelajaran sosial (Bandura), dan konstruktivisme
sosiokultural (Vygotsky), untuk menjelaskan kontribusi upacara Menek Kelih terhadap
pendidikan karakter anak.

3.5 Keabsahan Data

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teknik, yaitu membandingkan data dari
wawancara dengan observasi dan dokumentasi. Selain itu, dilakukan member checking kepada
informan untuk memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan pengalaman nyata mereka
(Creswell & Miller, 2000). Validitas juga diperkuat dengan menyertakan kutipan langsung dari
informan serta deskripsi kontekstual dari prosesi upacara.

Konsistensi interpretasi dan integritas analisis dijaga dengan refleksi kritis peneliti terhadap
posisi subjektifnya, serta dengan peer debriefing terhadap rekan akademik yang memahami konteks
budaya Hindu Bali. Hal ini bertujuan untuk memastikan bahwa interpretasi yang dihasilkan valid
secara akademik dan otentik secara budaya.

3.6 Etika Penelitian

Penelitian ini dilakukan dengan mematuhi prinsip-prinsip etika penelitian kualitatif, yaitu:

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 353



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

1.  Memberikan penjelasan terbuka kepada semua informan mengenai tujuan dan manfaat
penelitian,

2. Memperoleh informed consent dari orang tua dan anak sebelum melakukan wawancara,
3. Menjaga kerahasiaan identitas subjek demi menghormati privasi mereka, dan

4.  Menghormati norma adat serta prosedur spiritual selama pelaksanaan observasi dan
pengumpulan data.

Peneliti juga memastikan bahwa proses penelitian tidak mengganggu jalannya ritual, dan
melibatkan tokoh adat dalam penyusunan jadwal observasi, sehingga kegiatan berjalan sesuai
dengan tatanan sosial dan spiritual komunitas setempat (Orb et al., 2001).

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
4.1 Hasil
4.1.1 Gambaran Umum Lokasi dan Subjek Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Pura Aditya Jaya Rawamangun, tempat di mana masyarakat Hindu
Bali di perantauan masih aktif melaksanakan tradisi keagamaan, termasuk upacara Menek Kelih.
Upacara ini merupakan ritus peralihan yang diperuntukkan bagi anak-anak yang telah memasuki
usia menjelang remaja (sekitar 9—13 tahun). Subjek penelitian meliputi:

1. 3 anak yang baru mengikuti upacara Menek Kelih,

2. 3 orang tua/wali,

3. 2 tokoh adat (pemangku dan kelian adat),

4. 1 guru Pasraman Aditya Jaya Rawamangun.

4.1.2 Perspektif Teori Piaget: Perkembangan Moral dan Kognitif

Jean Piaget (1952) menyatakan bahwa anak usia 7-12 tahun berada dalam tahap operasional
konkret, yaitu fase di mana anak mulai dapat berpikir logis terhadap hal-hal yang bersifat konkret
serta memahami aturan sosial secara bertahap. Dalam tahap ini pula, anak mengembangkan
pemahaman moral yang bergerak dari heteronom (berdasarkan otoritas luar) menuju otonom
(berdasarkan kesadaran diri). Proses ini menjadi pondasi dalam membentuk sikap dan perilaku sosial
yang lebih mandiri dan bertanggung jawab.

Dalam konteks upacara Menek Kelih, keterlibatan anak dalam menyusun banten, mematuhi
tata urutan upacara, dan mengenakan busana adat merupakan contoh nyata aktivitas simbolik yang
memperkuat logika konkret anak tentang makna dan aturan. Ketika anak mengikuti proses ini secara
aktif, mereka tidak hanya menghafal aturan, tetapi mulai memahami hubungan antara tindakan dan
konsekuensi sosial maupun spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa anak tidak lagi sekedar menuruti
perintah, tetapi mulai memaknai nilai-nilai yang terkandung dalam prosesi.

“Saya harus bantu ibu dan duduk diam waktu upacara. Karena leluhur bisa melihat kita dan
selalu menjaga kita,” (Wawancara, Anak laki-laki, 11 tahun)

Pernyataan tersebut mencerminkan tahap perkembangan moral menurut Piaget, yaitu ketika
anak mulai menyadari bahwa ketaatan terhadap aturan bukan hanya untuk menghindari hukuman,
tetapi juga merupakan bentuk tanggung jawab sosial dan spiritual. Anak mulai menghubungkan
tindakan dengan nilai yang lebih luas, yakni penghormatan kepada leluhur dan tata aturan budaya.

Dengan demikian, upacara Menek Kelih bukan hanya tradisi religius, tetapi juga menjadi
wahana penting bagi anak dalam membentuk struktur berpikir logis dan moral yang sesuai dengan
tahap perkembangan kognitifnya. Tradisi ini memberi ruang bagi anak untuk mengalami,
memahami, dan menginternalisasi nilai secara konkret, selaras dengan kerangka teoritis Piaget.

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 354



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

4.1.3 Perspektif Teori Vygotsky: Interaksi Sosial dan Zona Perkembangan Proksimal

Lev Vygotsky (1978) menekankan bahwa perkembangan anak sangat ditentukan oleh
interaksi sosial dan budaya. Konsep Zone of Proximal Development (ZPD) menjelaskan bahwa anak
belajar paling efektif ketika mereka melakukan aktivitas yang berada sedikit di atas kemampuannya,
dengan bantuan dari orang dewasa atau teman sebaya yang lebih berpengalaman. Pembimbingan ini
disebut sebagai scaffolding, dan menjadi penting dalam proses belajar bermakna.

Dalam pelaksanaan upacara Menek Kelih, anak-anak tidak menjalani proses secara mandiri,
melainkan dibimbing langsung oleh orang tua, pemangku, atau tokoh adat. Arahan tentang sikap,
pakaian, urutan upacara, serta wejangan moral merupakan bentuk nyata dari scaffolding sosial
budaya. Anak belajar melalui peniruan dan penguatan dari orang dewasa, sehingga mereka dapat
memahami peran barunya sebagai anggota sosial yang lebih bertanggung jawab.

“Kalau saya tidak nurut, orang tua saya akan sedih dan kecewa, apalagi sekarang saya sudah
Menek Kelih. Kata bapak, harus jadi contoh buat adik,” (Wawancara, Anak perempuan, 10
tahun)

Kutipan ini menunjukkan bahwa anak tidak hanya mengikuti aturan, tetapi juga mulai
memahami peran sosial barunya dalam komunitas. Anak belajar dari interaksi langsung dengan figur
otoritas dan mulai menginternalisasi nilai kedewasaan dan tanggung jawab. Proses belajar ini terjadi
dalam konteks sosial yang sangat kuat, seperti yang ditekankan oleh teori VVygotsky.

Dengan demikian, Menek Kelih menyediakan lingkungan belajar yang sesuai dengan prinsip
ZPD, di mana anak didampingi untuk menjalani transisi peran secara bertahap. Upacara ini
memperkuat proses pembelajaran sosial melalui hubungan antar generasi yang erat dan kaya makna.

4.1.4 Perspektif Tilaar: Pendidikan Karakter dan Multikulturalisme

Dalam pandangan Tilaar (2004), pendidikan tidak bisa dipisahkan dari budaya lokal dan
keberagaman. la menegaskan bahwa pendidikan karakter yang otentik harus berakar pada nilai-nilai
lokal (local wisdom), sehingga mampu membentuk pribadi yang berakar pada budaya bangsa dan
terbuka terhadap multikulturalisme. Tradisi dan kebiasaan komunitas dianggap sebagai bentuk
pendidikan nonformal yang sangat berpengaruh.

Upacara Menek Kelih adalah bentuk konkret pendidikan karakter berbasis budaya Bali. Nilai-
nilai seperti tanggung jawab (swadharma), gotong royong, kedisiplinan, dan rasa hormat kepada
leluhur ditanamkan secara langsung melalui praktik budaya. Anak-anak tidak hanya mendengar
ceramah tentang nilai, tetapi mereka menghidupkan nilai itu melalui peran dan tindakan selama
upacara.

“Menek Kelih bukan hanya adat, tapi pelajaran hidup. Anak belajar dharma dan swadharma-
nya,”
(Wawancara, Pemangku)

Ungkapan tersebut menegaskan bahwa upacara ini memiliki muatan pendidikan yang sangat
dalam, sejalan dengan pandangan Tilaar bahwa pendidikan karakter tidak dapat dilepaskan dari
budaya tempat anak dibesarkan. Nilai-nilai spiritual dan sosial bukan sekadar disampaikan, tetapi
diinternalisasi melalui pengalaman langsung yang bermakna.

Dengan pendekatan ini, Menek Kelih dapat dilihat sebagai wahana pendidikan karakter yang
holistik dan kontekstual. Anak-anak tidak hanya menjadi pribadi religius, tetapi juga warga
komunitas yang sadar akan identitas budaya dan nilai sosialnya. Ini mencerminkan gagasan Tilaar
tentang pentingnya pendidikan multikultural dalam pembangunan karakter bangsa.

Thomas Lickona (1991) merumuskan tiga dimensi utama dalam pendidikan karakter, yaitu
moral knowing (pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral action (tindakan
moral). Ketiga komponen ini saling terkait dan harus dikembangkan secara utuh agar individu
memiliki karakter yang kuat. Lickona percaya bahwa pendidikan karakter harus menumbuhkan
kepekaan hati, pemahaman nilai, dan dorongan untuk bertindak secara etis.

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 355



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

Upacara Menek Kelih menyajikan ruang edukatif yang secara alami memadukan ketiga aspek
tersebut. Anak memperoleh pengetahuan tentang nilai spiritual dan sosial melalui nasihat dan
pengalaman ritual; mereka mengalami perasaan hormat, bangga, atau bahkan takut mengecewakan
keluarga; dan pada akhirnya mereka tergerak untuk bertindak sesuai nilai yang diajarkan. Proses ini
sesuai dengan prinsip pendidikan karakter yang komprehensif.

“Setelah Menek Kelih, saya merasa harus lebih hati-hati kalau bicara dan lebih rajin
sembahyang. Orang tua saya bilang saya sudah besar, jadi harus bisa jaga sikap dimanapun
saya berada,”
(Wawancara, Anak laki-laki, 12 tahun)

Pernyataan tersebut memperlihatkan bagaimana nilai-nilai moral yang dipelajari anak bukan
hanya berhenti pada level pengetahuan, tetapi menyentuh sisi emosional dan diwujudkan dalam
tindakan nyata. Inilah yang ditekankan oleh Lickona: pendidikan karakter harus menghasilkan
transformasi internal dan perilaku.

Dengan demikian, Menek Kelih adalah proses pendidikan karakter yang tidak hanya bersifat
simbolik, tetapi juga membentuk landasan moral anak secara utuh. Tradisi ini mendukung
pembentukan pribadi yang tahu, peduli, dan mau berbuat baik—seperti yang digariskan oleh
Lickona dalam pendidikan karakter berbasis nilai moral.

4.2 Pembahasan

Upacara Menek Kelih dalam masyarakat Hindu Bali merupakan salah satu bentuk ritus
peralihan (rite of passage) yang memiliki struktur simbolik dan edukatif yang kuat. Berdasarkan
observasi di Pura Aditya Jaya Rawamangun, prosesi Menek Kelih diawali dengan tahap penyucian
atau melukat, diikuti doa-doa yang dipimpin oleh pemangku, pemakaian busana adat, serta
penyampaian wejangan moral oleh tokoh spiritual. Rangkaian ritual ini bukan hanya seremonial,
tetapi sarat makna dalam pembentukan karakter anak, khususnya dalam membangun spiritualitas
dan kontrol diri sebagai fondasi perilaku moral (Geriya, 2007; Dibia, 2020). Prosesi ini juga
menciptakan suasana sakral yang memfasilitasi perenungan dan internalisasi nilai luhur sejak usia
dini.

Salah satu dimensi karakter yang muncul kuat dalam pelaksanaan Menek Kelih adalah
tanggung jawab dan kedisiplinan. Anak-anak yang mengikuti upacara ini biasanya dilibatkan secara
langsung dalam persiapan ritual, termasuk membersihkan tempat sembahyang, menyiapkan
perlengkapan upacara, dan mengikuti jadwal ketat yang telah ditetapkan. Situasi ini memberikan
ruang latihan konkret bagi anak dalam memahami pentingnya komitmen dan peran pribadi dalam
konteks sosial. Hal ini sejalan dengan teori perkembangan moral Lawrence Kohlberg (2006) yang
menyatakan bahwa tahap awal pembentukan moral dimulai dari kepatuhan terhadap aturan
eksternal. Lickona (1991) juga menekankan bahwa pendidikan karakter yang efektif melibatkan
latihan kedisiplinan dan tanggung jawab sebagai bagian dari pembelajaran moral sehari-hari.

Lebih lanjut, aspek identifikasi dan penghormatan juga menjadi nilai penting yang dibentuk
melalui simbol dan ritus dalam upacara ini. Anak belajar menghormati orang tua, pemangku, serta
alam sakral sebagai bagian dari sistem nilai budaya Hindu Bali. Ritual doa yang dilakukan secara
kolektif menumbuhkan kesadaran akan posisi diri dalam tatanan kosmis dan sosial. Proses ini sesuai
dengan pandangan Piaget (1952) yang menyatakan bahwa anak usia 7-11 tahun berada dalam tahap
operasional konkret, di mana nilai dan norma dipahami melalui simbol dan pengalaman langsung.
Selain itu, teori Vygotsky (1978) menggarisbawahi bahwa interaksi dengan orang dewasa menjadi
sarana utama dalam mentransmisikan nilai sosial dan budaya, yang tampak dalam relasi anak dengan
pemangku dan keluarga selama upacara berlangsung.

Partisipasi dalam Menek Kelih juga memberi kontribusi pada konstruksi identitas moral dan
sosial anak. Dalam konteks komunitas Bali, anak yang telah mengikuti Menek Kelih dianggap telah
"naik tingkat" dalam struktur sosial spiritual keluarga dan masyarakat. Status ini mendorong anak
untuk mulai menyesuaikan diri dengan harapan sosial, meningkatkan empati, serta memahami
konsekuensi dari setiap tindakan. Narvaez (2008) menyatakan bahwa pendidikan karakter yang
efektif mengintegrasikan emosi, kognisi moral, dan pengalaman sosial—semua aspek ini terfasilitasi

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 356



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

dalam ritus Menek Kelih. Oleh karena itu, identitas anak tidak hanya dibentuk melalui pendidikan
formal, tetapi juga melalui simbol dan pengalaman spiritual komunitas.

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Menek Kelih berfungsi sebagai
media pendidikan karakter yang relevan secara psikologis dan kultural. Upacara ini memungkinkan
anak belajar nilai-nilai universal seperti hormat, tanggung jawab, kesadaran sosial, dan disiplin
melalui cara-cara yang Kkontekstual dan bermakna. Dalam perspektif psikologi pendidikan,
pengalaman langsung yang dialami anak selama Menek Kelih merupakan bentuk pembelajaran
afektif dan moral yang sulit ditransmisikan hanya melalui pendekatan akademik (Lickona, 1991;
Nucci & Narvaez, 2014). Oleh karena itu, pendidikan karakter yang mengintegrasikan budaya lokal
seperti Menek Kelih menjadi sangat penting dalam membentuk pribadi anak yang utuh dan berakar
pada nilai-nilai luhur bangsa.

5. KESIMPULAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa upacara Menek Kelih tidak hanya memiliki nilai
religius dalam tradisi Hindu Bali, tetapi juga memegang peran penting sebagai sarana pendidikan
karakter anak. Sebagai sebuah ritus peralihan (rite of passage), Menek Kelih menjadi momen
transformatif yang memfasilitasi perubahan psikologis anak dari masa kanak-kanak menuju fase
kedewasaan awal. Melalui pelaksanaan yang kaya akan simbol, tindakan spiritual, dan wejangan
dari pemangku, anak secara bertahap mulai memahami tanggung jawab sosial dan spiritualnya
dalam keluarga dan masyarakat.

Dari sisi psikologi pendidikan, pelibatan anak dalam setiap tahapan Menek Kelih menjadi
media belajar yang efektif untuk membangun aspek moral dan kontrol diri. Anak mengalami
pengalaman langsung yang melatih kedisiplinan, kepatuhan terhadap norma, serta penghargaan
terhadap struktur sosial dan kosmis. Nilai-nilai karakter yang terinternalisasi mencakup tanggung
jawab (melalui keterlibatan aktif dalam persiapan), kedisiplinan (melalui kepatuhan terhadap waktu
dan prosedur ritual), rasa hormat (kepada orang tua, pemangku, dan leluhur), serta kesadaran sosial
(melalui pengenalan peran dalam komunitas adat).

Partisipasi dalam Menek Kelih juga berkontribusi dalam membangun identitas moral anak.
Rangkaian prosesi memperkuat hubungan antar-generasi serta memperdalam pemahaman anak
terhadap nilai-nilai luhur yang menjadi landasan perilaku sosial. Hasil wawancara dengan orang tua,
tokoh adat, dan guru mendukung temuan ini: mereka memandang bahwa Menek Kelih berfungsi
sebagai praktik pendidikan karakter berbasis budaya yang tidak hanya relevan tetapi juga bermakna
secara spiritual dan afektif.

Dengan demikian, Menek Kelih dapat dikategorikan sebagai strategi pembelajaran karakter
berbasis pengalaman yang selaras dengan prinsip psikologi perkembangan. Praktik ini membuktikan
bahwa pendidikan karakter tidak hanya dapat disampaikan melalui kurikulum formal, tetapi juga
melalui integrasi dengan nilai dan praktik lokal yang kontekstual. Pendidikan yang menyentuh aspek
spiritual dan sosial secara langsung terbukti lebih berdampak dalam membentuk perilaku moral
anak.

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa Menek Kelih adalah bentuk pendidikan
karakter yang efektif dan holistik dalam masyarakat Bali. la menyatukan unsur budaya, agama, dan
psikologi perkembangan anak dalam satu proses ritual yang membentuk pribadi yang bertanggung
jawab, berdisiplin, dan memiliki kesadaran sosial tinggi. Oleh karena itu, Menek Kelih layak
dipertahankan, diperkuat, dan dikaji lebih lanjut sebagai model pendidikan karakter berbasis
kearifan lokal.

REFERENCES

Dibia, 1. W. (2020). Makna simbolik dalam upacara keagamaan Hindu Bali. Denpasar: Yayasan Dharma
Sastra.

Geriya, . W. (2007). Religi dan upacara tradisional Bali. Denpasar: Pustaka Larasan.

Kohlberg, L. (2006). Essays on moral development, Volume Il: The psychology of moral development. New
York: Harper & Row.

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 357



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin

Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan,
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN)

Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025

ISSN 2985-4202 (media online)

Hal 348-358

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and responsibility. New York:
Bantam Books.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd
ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Moustakas, C. (1994). Phenomenological research methods. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Narvaez, D. (2008). Human flourishing and moral development: Cognitive and neurobiological perspectives of
virtue development. In L. P. Nucci & D. Narvaez (Eds.), Handbook of moral and character education
(pp. 310-327). New York: Routledge.

Nucci, L. P., & Narvaez, D. (Eds.). (2014). Handbook of moral and character education (2nd ed.). New York:
Routledge.

Piaget, J. (1952). The origins of intelligence in children. New York: International Universities Press.

Suryani, L. G. (2020). Upacara adat sebagai sarana pendidikan karakter anak di Bali. Jurnal Pendidikan dan
Kebudayaan, 25(3), 211-220. https://doi.org/10.24832/jpnk.v25i3.223

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan dalam transformasi
pendidikan nasional. Jakarta: Grasindo.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher psychological processes. Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Widiastuti, N. L. (2018). Fungsi sosial budaya upacara potong gigi dalam pembentukan kepribadian remaja
Bali. Jurnal Antropologi Indonesia, 39(2), 134-145. https://doi.org/10.7454/jai.v39i2.11310

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 358



https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin
https://doi.org/10.24832/jpnk.v25i3.223
https://doi.org/10.24832/jpnk.v25i3.223
https://doi.org/10.7454/jai.v39i2.11310
https://doi.org/10.7454/jai.v39i2.11310

