
Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 348  

Menek Kelih Sebagai Media Pendidikan Karakter Anak 

Dalam Masyarakat Bali 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi1* 

1STAH Dhama Nusantara Jakarta, DKI Jakarta, Indonesia 

Email : 1*widinyoman.wn@gmail.com 

(* : coressponding author) 

 

Abstrak - Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi fungsi upacara keagamaan Hindu, yakni Upacara 

Menek Kelih, sebagai wahana pendidikan karakter anak dalam perspektif psikologi pendidikan. Upacara ini 

menandai fase perkembangan dari masa kanak-kanak menuju remaja dalam budaya Hindu Bali, serta 

mengandung simbol-simbol spiritual dan sosial yang kuat. Dengan pendekatan kualitatif fenomenologis, 

penelitian dilakukan di Pura Aditya Jaya Rawamangun, Jakarta. Informasi dikumpulkan melalui wawancara 

mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi terhadap anak-anak peserta upacara, orang tua, tokoh adat, 

dan guru. Hasil menunjukkan bahwa proses ritual Menek Kelih berkontribusi terhadap internalisasi nilai 

karakter seperti tanggung jawab pribadi, kontrol diri (self-regulation), penghormatan terhadap otoritas (respect 

for authority), serta kepedulian sosial. Dalam konteks psikologi perkembangan, keterlibatan anak dalam 

upacara ini memperkuat pembelajaran sosial dan moral melalui pengalaman transendental yang bermakna. 

Simpulan penelitian ini menegaskan bahwa Menek Kelih dapat menjadi strategi pendidikan karakter berbasis 

budaya yang efektif, selaras dengan teori perkembangan moral dan sosial dalam psikologi pendidikan. 

Kata Kunci: Hindu Bali, Menek Kelih, Pendidikan Karakter, Psikologi Pendidikan, Perkembangan Moral 

Abstract - This study aims to explore the function of the Hindu religious ceremony, the Menek Kelih Ceremony, 

as a vehicle for children's character education from an educational psychology perspective. This ceremony 

marks the developmental phase from childhood to adolescence in Balinese Hindu culture and contains strong 

spiritual and social symbols. Using a qualitative phenomenological approach, the study was conducted at Pura 

Aditya Jaya Rawamangun, Jakarta. Information was collected through in-depth interviews, participant 

observation, and documentation with children participating in the ceremony, parents, traditional leaders, and 

teachers. The results indicate that the Menek Kelih ritual process contributes to the internalization of character 

values such as personal responsibility, self-control (self-regulation), respect for authority, and social 

awareness. In the context of developmental psychology, children's involvement in this ceremony strengthens 

social and moral learning through meaningful transcendental experiences. The conclusion of this study 

confirms that Menek Kelih can be an effective culture-based character education strategy, aligned with the 

theory of moral and social development in educational psychology. 

Keywords: Balinese Hinduism, Menek Kelih, Character Education, Educational Psychology, Moral 

Development 

1. PENDAHULUAN 

Pendidikan karakter merupakan komponen krusial dalam pengembangan kepribadian anak, 

khususnya dalam perspektif psikologi pendidikan. Karakter dibentuk melalui proses panjang yang 

melibatkan pembelajaran nilai moral, regulasi emosi, serta internalisasi norma sosial. Dalam konteks 

pendidikan anak usia sekolah dasar, pendidikan karakter berfungsi sebagai fondasi bagi 

perkembangan sosial-emosional yang sehat dan pembentukan identitas moral yang utuh. 

Namun, dalam era globalisasi dan modernisasi yang serba cepat, tantangan dalam pendidikan 

karakter semakin kompleks. Maraknya perilaku menyimpang, lemahnya empati, serta rendahnya 

tanggung jawab sosial di kalangan remaja menunjukkan bahwa pendidikan formal saja belum cukup 

menjawab kebutuhan pembentukan karakter secara komprehensif. Oleh karena itu, diperlukan 

pendekatan yang integratif dan kontekstual, yang menggabungkan nilai-nilai lokal dengan prinsip 

psikologi perkembangan anak. Salah satu pendekatan yang potensial adalah penguatan budaya lokal 

melalui pelibatan anak dalam praktik sosial dan keagamaan tradisional. 

Dalam masyarakat Hindu Bali, upacara keagamaan tidak hanya dimaknai sebagai ritual 

spiritual, melainkan juga sebagai sarana edukatif informal. Salah satu upacara penting adalah Menek 

Kelih, sebuah ritus peralihan yang menandai transisi anak menuju masa remaja awal. Upacara ini 

bukan hanya simbol penyucian diri secara spiritual, tetapi juga proses pembentukan mental dan 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin
mailto:widinyoman.wn@gmail.com


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 349  

emosional anak agar siap menjalani peran sosial yang lebih kompleks. Nilai-nilai seperti disiplin, 

tanggung jawab, penghormatan terhadap orang tua, serta kesadaran kolektif menjadi bagian dari 

pengalaman ritual yang bersifat transformatif bagi perkembangan karakter anak. 

Dari perspektif psikologi pendidikan, keterlibatan anak dalam upacara Menek Kelih 

memberikan stimulasi sosial dan spiritual yang mendukung perkembangan moral. Interaksi dengan 

orang tua, tokoh adat, dan komunitas dalam konteks ritual menciptakan ruang belajar yang bermakna 

dan kontekstual. Selain itu, struktur upacara yang mengandung simbol-simbol religius, wejangan 

moral, serta tuntutan perilaku yang sesuai norma adat turut memperkuat internalisasi nilai karakter. 

Hal ini sejalan dengan teori perkembangan moral Piaget dan pendekatan sosiokultural Vygotsky, 

yang menekankan pentingnya interaksi sosial dan pengalaman nyata dalam membentuk struktur 

kognitif dan afektif anak. 

Sayangnya, kajian ilmiah yang secara spesifik menelaah peran upacara Menek Kelih sebagai 

media pendidikan karakter anak masih sangat terbatas, khususnya dalam ranah psikologi 

pendidikan. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi celah tersebut dengan 

mengeksplorasi bagaimana proses dan makna upacara Menek Kelih berkontribusi terhadap 

pembentukan karakter anak dalam konteks sosial-budaya Bali. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi konseptual dan praktis terhadap pengembangan model pendidikan karakter 

berbasis budaya lokal yang relevan dengan nilai-nilai spiritual dan tradisi masyarakat Indonesia. 

2. STUDI LITERATUR 

2.1 Psikologi Pendidikan Anak 

Psikologi pendidikan merupakan cabang ilmu yang mengkaji proses belajar, perkembangan 

peserta didik, serta bagaimana konteks sosial-budaya mempengaruhi proses pembelajaran. Dalam 

konteks anak usia sekolah dasar, pemahaman terhadap tahap-tahap perkembangan menjadi landasan 

penting untuk menyusun pendekatan pendidikan yang tepat. Anak-anak tidak hanya mengalami 

pertumbuhan fisik, tetapi juga perkembangan kognitif, afektif, dan sosial yang saling berkaitan.  

Jean Piaget (1952) mengklasifikasikan anak usia 7 hingga 11 tahun dalam tahap operasional 

konkret. Pada tahap ini, anak mulai memahami hubungan sebab-akibat, mampu berpikir logis 

terhadap objek nyata, serta mulai menunjukkan pemahaman terhadap aturan sosial dan norma moral. 

Ini menjadi momen penting dalam pendidikan karakter, karena anak mulai memiliki kesadaran 

terhadap nilai-nilai baik dan buruk dalam interaksi sosialnya. 

Vygotsky (1978), melalui teori perkembangan sosio kulturalnya, menekankan bahwa 

lingkungan sosial dan budaya memiliki peran krusial dalam perkembangan anak. Ia 

memperkenalkan konsep Zona Perkembangan Proksimal (ZPD), yang menunjukkan bahwa potensi 

anak berkembang optimal melalui bimbingan dan interaksi sosial. Dalam konteks ini, praktik budaya 

dan keagamaan seperti upacara adat dapat menjadi stimulus perkembangan karakter anak karena 

mengandung nilai-nilai sosial yang eksplisit. 

Ritual budaya, seperti Menek Kelih, menjadi wahana psikologis bagi anak untuk mengenali 

aturan sosial dan norma adat. Hobson et al. (2018) menjelaskan bahwa ritual kolektif membantu 

anak menginternalisasi norma budaya melalui imitasi dan pengulangan ritualistis. Dengan demikian, 

keterlibatan empiris anak dalam ritual memberikan pengalaman belajar yang bermakna dan 

kontekstual. 

Psikologi pendidikan menempatkan ritual budaya sebagai sarana penting dalam internalisasi 

nilai karakter. Pembelajaran nilai seperti kontrol emosi, penghormatan, dan kesadaran sosial bukan 

hanya melalui instruksi verbal, tetapi melalui pengalaman langsung dalam kerangka sosial-budaya 

yang khusus. 

Dengan demikian, psikologi pendidikan menempatkan tradisi dan pengalaman sosial sebagai 

medium penting dalam proses belajar anak. Keterlibatan anak dalam tradisi budaya lokal, termasuk 

ritual keagamaan Hindu Bali, memberikan peluang bagi internalisasi nilai melalui pengalaman 

konkret dan bermakna. 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 350  

2.2 Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter merupakan proses internalisasi nilai-nilai moral, etika, dan sosial yang 

bertujuan membentuk kepribadian anak menjadi pribadi yang bertanggung jawab, jujur, dan peduli 

terhadap lingkungan sosialnya. Lickona (1991) menegaskan bahwa pendidikan karakter mencakup 

tiga dimensi: moral knowing (pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral 

behavior (tindakan moral). Ketiganya harus berjalan seimbang agar menghasilkan karakter yang 

utuh. 

Dalam praktik pendidikan formal, pendidikan karakter sering diajarkan melalui pembelajaran 

tematik atau pengintegrasian dalam mata pelajaran. Namun, psikologi pendidikan menunjukkan 

bahwa penanaman karakter melalui pengalaman langsung jauh lebih efektif. Anak akan lebih mudah 

memahami dan menghayati nilai moral jika ia terlibat secara emosional dan sosial dalam kegiatan 

nyata yang mencerminkan nilai tersebut. 

Anak belajar karakter tidak hanya melalui instruksi di sekolah, tetapi lebih efektif melalui 

praktik nyata. Suharyati et al. (2021) menunjukkan bahwa integrasi kearifan lokal seperti wayang 

beber dalam pembelajaran prasekolah dapat memperkaya nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung 

jawab, dan kerjasama. Hal ini menunjukkan potensi besar metode edukasi berbasis budaya untuk 

memfasilitasi perkembangan karakter secara afektif dan sosial. 

Proses pembentukan karakter juga erat kaitannya dengan perkembangan afeksi dan empati 

anak. Lingkungan sosial seperti keluarga, sekolah, dan masyarakat adat berperan penting dalam 

memperkuat nilai yang ditanamkan. Tradisi dan ritual keagamaan yang sarat makna moral dapat 

memperkuat dimensi afektif ini melalui proses identifikasi dan keteladanan. Pembelajaran karakter 

melalui pengalaman nyata dalam ritual, seperti Menek Kelih, memungkinkan anak mengalami 

sendiri nilai-nilai moral melalui interaksi dan simbolisme spiritual. Hobson dkk. (2018) 

memaparkan bahwa ritual mengandung unsur imitasi dan emosi tinggi yang efektif memperkuat 

pemahaman nilai melalui proses psiko-sosial . 

Oleh karena itu, pendidikan karakter tidak hanya menjadi tanggung jawab sekolah, tetapi 

juga komunitas dan budaya di mana anak tumbuh dan berkembang. Tradisi keagamaan seperti 

Menek Kelih berpotensi besar menjadi wahana internalisasi nilai, karena mengandung unsur 

spiritual, sosial, dan simbolik yang mendalam. Integrasi nilai moral dalam aktivitas budaya dan 

spiritual bukan hanya alternatif, tetapi juga strategi efektif pembentukan karakter, sesuai prinsip 

psikologi pendidikan yang menekankan pembelajaran aktif, bermakna, dan kontekstual. 

2.3 Kearifan Lokal sebagai Media Pendidikan 

Kearifan lokal adalah akumulasi pengetahuan, nilai, dan praktik hidup yang berkembang 

dalam masyarakat tertentu dan diwariskan secara turun-temurun. Dalam konteks pendidikan, 

kearifan lokal bukan hanya sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai sumber pembelajaran yang 

kontekstual, relevan, dan bermakna. Pendidikan yang memasukkan unsur kearifan lokal dianggap 

lebih menyentuh aspek afektif dan psikomotorik anak, bukan sekadar aspek kognitif. 

Tilaar (2004) menyebutkan bahwa pendidikan berbasis budaya lokal adalah bentuk 

pendidikan holistik yang menghargai kekayaan nilai bangsa. Melalui pendekatan ini, peserta didik 

diajak untuk memahami nilai-nilai moral dan sosial dalam konteks budaya mereka sendiri. Proses 

ini menciptakan identitas budaya yang kuat dan rasa memiliki terhadap lingkungan sosial, yang 

menjadi modal penting dalam pembentukan karakter. 

Dari sudut pandang psikologi pendidikan, pengalaman budaya dapat memberikan stimulus 

sosial dan emosional yang memperkuat proses belajar. Anak yang tumbuh dalam lingkungan yang 

kaya akan simbol budaya dan makna sosial cenderung lebih adaptif, memiliki kontrol diri, dan 

menunjukkan perilaku moral yang stabil. Ritual adat yang melibatkan anak secara aktif dapat 

menjadi metode pendidikan karakter yang kuat karena menggabungkan aspek spiritual, sosial, dan 

emosional. Studi Suharyati dan Wulandari (2021) menunjukkan bahwa anak yang belajar melalui 

cerita budaya menunjukkan peningkatan nilai moral, interaksi sosial positif, dan kecintaan akan 

lingkungan sekitar. 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 351  

Praktik informal seperti keterlibatan anak dalam ritual adat, pekerjaan komunitas, dan tradisi 

lokal menumbuhkan rasa tanggung jawab dan empati. Barbara Rogoff (2003) bahkan menyebutnya 

"learning by observing and pitching in" di mana anak belajar melalui observasi dan partisipasi nyata 

dalam kegiatan komunitas. Dengan demikian, pelibatan kearifan lokal dalam pendidikan bukan 

sekadar pelestarian budaya, tetapi juga strategi efektif dalam menanamkan nilai-nilai karakter yang 

kontekstual dan membumi. Upacara Menek Kelih adalah contoh konkret bagaimana kearifan lokal 

menjadi sarana edukatif dalam membentuk kepribadian anak Bali secara menyeluruh dengan prinsip 

psikologi perkembangan. 

2.4 Upacara Menek Kelih dalam Budaya Bali 

Menek Kelih adalah upacara adat dalam tradisi Hindu Bali yang dilaksanakan ketika anak 

memasuki usia menjelang remaja, umumnya sekitar usia 8 hingga 13 tahun. Upacara ini merupakan 

bentuk penyucian sekaligus simbol peralihan dari masa kanak-kanak menuju tahapan hidup yang 

lebih dewasa secara spiritual dan sosial. Anak yang telah mengikuti Menek Kelih dianggap siap 

menjalankan peran sosial dan kewajiban sebagai anggota masyarakat. 

Menek  Kelih juga merupakan upacara ritus peralihan dalam tradisi Hindu Bali, yang 

menandai transisi anak menuju masa remaja dan kedewasaan spiritual. Ritual ini sering diadakan 

setelah anak mengalami mimpi basah atau menstruasi pertama, yang menekankan kesiapan mental 

dan fisik anak terhadap peran sosial baru. 

Geriya (2007) menjelaskan bahwa prosesi Menek Kelih terdiri dari doa spiritual, penyucian 

diri (melukat), pemakaian busana adat, hingga wejangan dari pemangku. Tahapan ini membentuk 

pengendalian diri, penghormatan, dan kesadaran diri melalui simbolisme dan ritual yang mendalam. 

Menurut studi Seruni et al. (2022), masyarakat melihat Menek Kelih sebagai ungkapan syukur, 

pendidikan moral, dan sarana transisi sosial anak. Mereka mencatat perubahan perilaku positif 

pasca-upacara, seperti meningkatnya tanggung jawab dan kedisiplinan. 

Dalam perspektif psikologi pendidikan, Menek Kelih merupakan strategi internalisasi 

karakter melalui pengalaman simbolik dan emosional. Ketika anak mengalami ritus transendental 

bersama komunitas, mereka belajar nilai moral bukan hanya secara kognitif, tetapi juga melalui 

ikatan emosional dan identitas spiritual. 

2.5 Penelitian Terdahulu 

Beberapa penelitian telah mengkaji hubungan antara budaya dan pendidikan karakter. 

Misalnya, Widiastuti (2018) meneliti peran upacara potong gigi dalam penguatan nilai kedewasaan 

remaja Bali. Penelitian lain oleh Suryani (2020) menunjukkan bahwa upacara adat dapat menjadi 

sarana efektif dalam membentuk perilaku sosial anak. 

Namun, penelitian khusus mengenai Menek Kelih sebagai media pendidikan karakter anak 

masih sangat terbatas. Hal ini menunjukkan adanya celah riset yang penting untuk dijembatani agar 

nilai-nilai pendidikan dalam upacara tradisional tidak terpinggirkan oleh sistem pendidikan formal 

yang cenderung seragam dan kurang kontekstual secara budaya. 

Penelitian yang mengkaji hubungan antara budaya lokal dan pendidikan karakter telah 

menunjukkan bahwa tradisi adat memiliki peran signifikan dalam pembentukan kepribadian anak. 

Widiastuti (2018) dalam penelitiannya mengenai upacara potong gigi (metatah) menemukan bahwa 

ritual tersebut memperkuat identitas diri dan kedewasaan psikologis remaja Bali. Suryani (2020) 

juga menjelaskan bahwa partisipasi anak dalam upacara adat meningkatkan kemampuan empati, 

kerjasama sosial, dan kedisiplinan. Anak yang terlibat dalam ritual kultural menunjukkan perilaku 

prososial yang lebih baik. 

Kedua penelitian tersebut menyoroti pentingnya dimensi spiritual dan simbolik dalam tradisi 

lokal sebagai sarana pembelajaran nilai. Anak yang terlibat secara aktif dalam upacara keagamaan 

cenderung menunjukkan pemahaman moral dan pengendalian diri yang lebih baik. Hal ini 

menguatkan argumentasi bahwa pendidikan karakter tidak hanya bergantung pada kurikulum 

formal, tetapi juga pada praktik sosial yang hidup di tengah masyarakat. 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 352  

Namun demikian, penelitian yang secara spesifik mengkaji upacara Menek Kelih sebagai 

media pendidikan karakter anak masih sangat terbatas. Penelitian yang dilakukan oleh Seruni et al. 

(2022) membahas persepsi masyarakat terhadap upacara, tetapi belum mengenal secara mendalam 

aspek perkembangan moral dan kognitif anak sebagai akibat partisipasi dalam ritus tersebut. 

Padahal, Menek Kelih memiliki struktur dan makna yang kaya untuk dijadikan subjek kajian 

psikologi pendidikan, terutama dalam aspek pembelajaran sosial dan perkembangan moral. 

Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk mengisi kekosongan literatur tersebut dengan 

menggali secara mendalam bagaimana praktik dan simbol dalam upacara Menek Kelih berkontribusi 

pada pembentukan karakter anak. Penelitian ini juga bertujuan untuk memperkuat argumen bahwa 

budaya lokal dan agama dapat menjadi fondasi kuat dalam sistem pendidikan karakter yang 

kontekstual dan berkelanjutan. 

3. METODE 

3.1 Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian fenomenologis, 

yang bertujuan untuk memahami makna subjektif dan pengalaman spiritual anak-anak dalam 

mengikuti upacara Menek Kelih. Pendekatan ini dianggap tepat karena mampu menggali secara 

mendalam persepsi, keyakinan, dan nilai-nilai moral yang diinternalisasikan melalui pengalaman 

hidup nyata, khususnya dalam konteks praktik budaya dan religius yang kaya makna simbolik. 

Menurut Moustakas (1994), pendekatan fenomenologis memungkinkan peneliti untuk mengungkap 

esensi dari pengalaman individu terhadap suatu fenomena yang dialami secara sadar dan mendalam. 

Fenomenologi juga menjadi metode yang relevan dalam meneliti praktik keagamaan, karena 

tradisi seperti Menek Kelih sarat dengan makna spiritual, simbolisme, serta struktur sosial yang 

membentuk karakter individu melalui pengalaman konkret. Dalam konteks psikologi pendidikan, 

penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana proses internalisasi nilai-nilai karakter seperti 

tanggung jawab, kedisiplinan, dan penghormatan terjadi melalui keterlibatan aktif anak dalam 

prosesi adat (Creswell & Poth, 2018). Oleh karena itu, pendekatan fenomenologis mampu 

menjembatani pemahaman antara pengalaman spiritual dan implikasinya dalam perkembangan 

karakter anak. 

3.2 Lokasi dan Subjek Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Pura Aditya Jaya Rawamangun, Jakarta, sebuah lingkungan urban 

yang tetap aktif dalam melaksanakan tradisi Hindu Bali, termasuk upacara Menek Kelih. Meskipun 

berada di luar Bali, pura ini mempertahankan pelaksanaan ritual secara otentik dengan partisipasi 

aktif dari komunitas Hindu perantauan. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposive, dengan 

mempertimbangkan keterbukaan masyarakat terhadap penelitian serta kontinuitas pelaksanaan 

upacara. Adapun subjek penelitian terdiri dari empat kelompok informan utama: 

1. Anak-anak usia 9–13 tahun yang baru mengikuti upacara Menek Kelih, 

2. Orang tua atau wali anak, 

3. Tokoh adat atau pemangku, dan 

4. Guru atau pendidik yang memahami perkembangan karakter anak. 

Teknik purposive sampling digunakan untuk menjamin bahwa informan benar-benar memiliki 

pengalaman langsung terhadap upacara dan peranannya dalam pendidikan karakter anak 

(Patton, 2002). 

3.3 Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama, yaitu: 

1. Wawancara Mendalam (In-depth Interview): 

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan anak, orang tua, pemangku, dan guru 

untuk menggali persepsi, pengalaman emosional, serta interpretasi mereka terhadap nilai-nilai 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 353  

karakter yang ditanamkan dalam Menek Kelih. Metode ini memungkinkan peneliti 

mendapatkan narasi reflektif dan pemahaman mendalam tentang makna personal dan sosial 

dari ritual (Seidman, 2013). 

2. Observasi Partisipatif: 

Peneliti hadir langsung dalam prosesi upacara Menek Kelih untuk mengamati simbol, tata cara, 

dan interaksi sosial yang terjadi. Observasi ini membantu mengidentifikasi nilai-nilai karakter 

melalui perilaku nyata anak, serta memperkuat data dari wawancara (Spradley, 1980). 

Pengamatan dilakukan dengan sensitivitas terhadap makna simbolik dan norma adat yang 

berlaku. 

3. Dokumentasi: 

Data pendukung berupa catatan lapangan, foto, rekaman audio-visual, serta dokumen terkait 

prosesi dikumpulkan untuk memperkaya interpretasi. Dokumentasi ini penting untuk 

menangkap makna non-verbal, ekspresi emosional, dan struktur simbolik upacara yang tidak 

selalu terungkap dalam wawancara (Merriam & Tisdell, 2016). 

3.4 Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-kualitatif melalui beberapa tahapan yang merujuk 

pada model Miles, Huberman, & Saldaña (2014), yaitu: 

1. Reduksi Data: 

Data diseleksi dan difokuskan hanya pada informasi yang berkaitan langsung dengan nilai-

nilai karakter anak serta simbol dan makna upacara Menek Kelih. 

2. Kategorisasi dan Coding: 

Informasi yang telah diseleksi dikategorikan ke dalam tema utama, seperti tanggung jawab, 

kedisiplinan, penghormatan, dan spiritualitas. Proses ini dibantu dengan pemberian kode untuk 

mempermudah pengelompokan data. 

3. Interpretasi Makna: 

Simbol dan narasi informan ditafsirkan dalam konteks pengalaman personal dan budaya. 

Interpretasi ini bertujuan mengungkap proses pembentukan karakter anak melalui mekanisme 

internalisasi nilai dan pengalaman sosial-spiritual. 

4. Penarikan Kesimpulan: 

Temuan utama disintesis dan dihubungkan dengan teori psikologi pendidikan, seperti teori 

perkembangan moral (Kohlberg), pembelajaran sosial (Bandura), dan konstruktivisme 

sosiokultural (Vygotsky), untuk menjelaskan kontribusi upacara Menek Kelih terhadap 

pendidikan karakter anak. 

3.5 Keabsahan Data 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan teknik, yaitu membandingkan data dari 

wawancara dengan observasi dan dokumentasi. Selain itu, dilakukan member checking kepada 

informan untuk memastikan bahwa interpretasi peneliti sesuai dengan pengalaman nyata mereka 

(Creswell & Miller, 2000). Validitas juga diperkuat dengan menyertakan kutipan langsung dari 

informan serta deskripsi kontekstual dari prosesi upacara. 

Konsistensi interpretasi dan integritas analisis dijaga dengan refleksi kritis peneliti terhadap 

posisi subjektifnya, serta dengan peer debriefing terhadap rekan akademik yang memahami konteks 

budaya Hindu Bali. Hal ini bertujuan untuk memastikan bahwa interpretasi yang dihasilkan valid 

secara akademik dan otentik secara budaya. 

3.6 Etika Penelitian 

Penelitian ini dilakukan dengan mematuhi prinsip-prinsip etika penelitian kualitatif, yaitu: 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 354  

1. Memberikan penjelasan terbuka kepada semua informan mengenai tujuan dan manfaat 

penelitian, 

2. Memperoleh informed consent dari orang tua dan anak sebelum melakukan wawancara, 

3. Menjaga kerahasiaan identitas subjek demi menghormati privasi mereka, dan 

4. Menghormati norma adat serta prosedur spiritual selama pelaksanaan observasi dan 

pengumpulan data. 

Peneliti juga memastikan bahwa proses penelitian tidak mengganggu jalannya ritual, dan 

melibatkan tokoh adat dalam penyusunan jadwal observasi, sehingga kegiatan berjalan sesuai 

dengan tatanan sosial dan spiritual komunitas setempat (Orb et al., 2001). 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1 Hasil  

4.1.1 Gambaran Umum Lokasi dan Subjek Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Pura Aditya Jaya Rawamangun, tempat di mana masyarakat Hindu 

Bali di perantauan masih aktif melaksanakan tradisi keagamaan, termasuk upacara Menek Kelih. 

Upacara ini merupakan ritus peralihan yang diperuntukkan bagi anak-anak yang telah memasuki 

usia menjelang remaja (sekitar 9–13 tahun). Subjek penelitian meliputi: 

1. 3 anak yang baru mengikuti upacara Menek Kelih, 

2. 3 orang tua/wali, 

3. 2 tokoh adat (pemangku dan kelian adat), 

4. 1 guru Pasraman Aditya Jaya Rawamangun. 

4.1.2 Perspektif Teori Piaget: Perkembangan Moral dan Kognitif 

Jean Piaget (1952) menyatakan bahwa anak usia 7–12 tahun berada dalam tahap operasional 

konkret, yaitu fase di mana anak mulai dapat berpikir logis terhadap hal-hal yang bersifat konkret 

serta memahami aturan sosial secara bertahap. Dalam tahap ini pula, anak mengembangkan 

pemahaman moral yang bergerak dari heteronom (berdasarkan otoritas luar) menuju otonom 

(berdasarkan kesadaran diri). Proses ini menjadi pondasi dalam membentuk sikap dan perilaku sosial 

yang lebih mandiri dan bertanggung jawab. 

Dalam konteks upacara Menek Kelih, keterlibatan anak dalam menyusun banten, mematuhi 

tata urutan upacara, dan mengenakan busana adat merupakan contoh nyata aktivitas simbolik yang 

memperkuat logika konkret anak tentang makna dan aturan. Ketika anak mengikuti proses ini secara 

aktif, mereka tidak hanya menghafal aturan, tetapi mulai memahami hubungan antara tindakan dan 

konsekuensi sosial maupun spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa anak tidak lagi sekedar menuruti 

perintah, tetapi mulai memaknai nilai-nilai yang terkandung dalam prosesi. 

“Saya harus bantu ibu dan duduk diam waktu upacara. Karena leluhur bisa melihat kita dan 

selalu menjaga kita,” (Wawancara, Anak laki-laki, 11 tahun) 

Pernyataan tersebut mencerminkan tahap perkembangan moral menurut Piaget, yaitu ketika 

anak mulai menyadari bahwa ketaatan terhadap aturan bukan hanya untuk menghindari hukuman, 

tetapi juga merupakan bentuk tanggung jawab sosial dan spiritual. Anak mulai menghubungkan 

tindakan dengan nilai yang lebih luas, yakni penghormatan kepada leluhur dan tata aturan budaya. 

Dengan demikian, upacara Menek Kelih bukan hanya tradisi religius, tetapi juga menjadi 

wahana penting bagi anak dalam membentuk struktur berpikir logis dan moral yang sesuai dengan 

tahap perkembangan kognitifnya. Tradisi ini memberi ruang bagi anak untuk mengalami, 

memahami, dan menginternalisasi nilai secara konkret, selaras dengan kerangka teoritis Piaget. 

 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 355  

4.1.3 Perspektif Teori Vygotsky: Interaksi Sosial dan Zona Perkembangan Proksimal 

Lev Vygotsky (1978) menekankan bahwa perkembangan anak sangat ditentukan oleh 

interaksi sosial dan budaya. Konsep Zone of Proximal Development (ZPD) menjelaskan bahwa anak 

belajar paling efektif ketika mereka melakukan aktivitas yang berada sedikit di atas kemampuannya, 

dengan bantuan dari orang dewasa atau teman sebaya yang lebih berpengalaman. Pembimbingan ini 

disebut sebagai scaffolding, dan menjadi penting dalam proses belajar bermakna. 

Dalam pelaksanaan upacara Menek Kelih, anak-anak tidak menjalani proses secara mandiri, 

melainkan dibimbing langsung oleh orang tua, pemangku, atau tokoh adat. Arahan tentang sikap, 

pakaian, urutan upacara, serta wejangan moral merupakan bentuk nyata dari scaffolding sosial 

budaya. Anak belajar melalui peniruan dan penguatan dari orang dewasa, sehingga mereka dapat 

memahami peran barunya sebagai anggota sosial yang lebih bertanggung jawab. 

“Kalau saya tidak nurut, orang tua saya akan sedih dan kecewa, apalagi sekarang saya sudah 

Menek Kelih. Kata bapak, harus jadi contoh buat adik,” (Wawancara, Anak perempuan, 10 

tahun) 

Kutipan ini menunjukkan bahwa anak tidak hanya mengikuti aturan, tetapi juga mulai 

memahami peran sosial barunya dalam komunitas. Anak belajar dari interaksi langsung dengan figur 

otoritas dan mulai menginternalisasi nilai kedewasaan dan tanggung jawab. Proses belajar ini terjadi 

dalam konteks sosial yang sangat kuat, seperti yang ditekankan oleh teori Vygotsky. 

Dengan demikian, Menek Kelih menyediakan lingkungan belajar yang sesuai dengan prinsip 

ZPD, di mana anak didampingi untuk menjalani transisi peran secara bertahap. Upacara ini 

memperkuat proses pembelajaran sosial melalui hubungan antar generasi yang erat dan kaya makna. 

4.1.4 Perspektif Tilaar: Pendidikan Karakter dan Multikulturalisme 

Dalam pandangan Tilaar (2004), pendidikan tidak bisa dipisahkan dari budaya lokal dan 

keberagaman. Ia menegaskan bahwa pendidikan karakter yang otentik harus berakar pada nilai-nilai 

lokal (local wisdom), sehingga mampu membentuk pribadi yang berakar pada budaya bangsa dan 

terbuka terhadap multikulturalisme. Tradisi dan kebiasaan komunitas dianggap sebagai bentuk 

pendidikan nonformal yang sangat berpengaruh. 

Upacara Menek Kelih adalah bentuk konkret pendidikan karakter berbasis budaya Bali. Nilai-

nilai seperti tanggung jawab (swadharma), gotong royong, kedisiplinan, dan rasa hormat kepada 

leluhur ditanamkan secara langsung melalui praktik budaya. Anak-anak tidak hanya mendengar 

ceramah tentang nilai, tetapi mereka menghidupkan nilai itu melalui peran dan tindakan selama 

upacara. 

“Menek Kelih bukan hanya adat, tapi pelajaran hidup. Anak belajar dharma dan swadharma-

nya,” 

 (Wawancara, Pemangku) 

Ungkapan tersebut menegaskan bahwa upacara ini memiliki muatan pendidikan yang sangat 

dalam, sejalan dengan pandangan Tilaar bahwa pendidikan karakter tidak dapat dilepaskan dari 

budaya tempat anak dibesarkan. Nilai-nilai spiritual dan sosial bukan sekadar disampaikan, tetapi 

diinternalisasi melalui pengalaman langsung yang bermakna. 

Dengan pendekatan ini, Menek Kelih dapat dilihat sebagai wahana pendidikan karakter yang 

holistik dan kontekstual. Anak-anak tidak hanya menjadi pribadi religius, tetapi juga warga 

komunitas yang sadar akan identitas budaya dan nilai sosialnya. Ini mencerminkan gagasan Tilaar 

tentang pentingnya pendidikan multikultural dalam pembangunan karakter bangsa. 

Thomas Lickona (1991) merumuskan tiga dimensi utama dalam pendidikan karakter, yaitu 

moral knowing (pengetahuan moral), moral feeling (perasaan moral), dan moral action (tindakan 

moral). Ketiga komponen ini saling terkait dan harus dikembangkan secara utuh agar individu 

memiliki karakter yang kuat. Lickona percaya bahwa pendidikan karakter harus menumbuhkan 

kepekaan hati, pemahaman nilai, dan dorongan untuk bertindak secara etis. 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 356  

Upacara Menek Kelih menyajikan ruang edukatif yang secara alami memadukan ketiga aspek 

tersebut. Anak memperoleh pengetahuan tentang nilai spiritual dan sosial melalui nasihat dan 

pengalaman ritual; mereka mengalami perasaan hormat, bangga, atau bahkan takut mengecewakan 

keluarga; dan pada akhirnya mereka tergerak untuk bertindak sesuai nilai yang diajarkan. Proses ini 

sesuai dengan prinsip pendidikan karakter yang komprehensif. 

“Setelah Menek Kelih, saya merasa harus lebih hati-hati kalau bicara dan lebih rajin 

sembahyang. Orang tua saya bilang saya sudah besar, jadi harus bisa jaga sikap dimanapun 

saya berada,” 

 (Wawancara, Anak laki-laki, 12 tahun) 

Pernyataan tersebut memperlihatkan bagaimana nilai-nilai moral yang dipelajari anak bukan 

hanya berhenti pada level pengetahuan, tetapi menyentuh sisi emosional dan diwujudkan dalam 

tindakan nyata. Inilah yang ditekankan oleh Lickona: pendidikan karakter harus menghasilkan 

transformasi internal dan perilaku. 

Dengan demikian, Menek Kelih adalah proses pendidikan karakter yang tidak hanya bersifat 

simbolik, tetapi juga membentuk landasan moral anak secara utuh. Tradisi ini mendukung 

pembentukan pribadi yang tahu, peduli, dan mau berbuat baik—seperti yang digariskan oleh 

Lickona dalam pendidikan karakter berbasis nilai moral. 

4.2 Pembahasan 

Upacara Menek Kelih dalam masyarakat Hindu Bali merupakan salah satu bentuk ritus 

peralihan (rite of passage) yang memiliki struktur simbolik dan edukatif yang kuat. Berdasarkan 

observasi di Pura Aditya Jaya Rawamangun, prosesi Menek Kelih diawali dengan tahap penyucian 

atau melukat, diikuti doa-doa yang dipimpin oleh pemangku, pemakaian busana adat, serta 

penyampaian wejangan moral oleh tokoh spiritual. Rangkaian ritual ini bukan hanya seremonial, 

tetapi sarat makna dalam pembentukan karakter anak, khususnya dalam membangun spiritualitas 

dan kontrol diri sebagai fondasi perilaku moral (Geriya, 2007; Dibia, 2020). Prosesi ini juga 

menciptakan suasana sakral yang memfasilitasi perenungan dan internalisasi nilai luhur sejak usia 

dini. 

Salah satu dimensi karakter yang muncul kuat dalam pelaksanaan Menek Kelih adalah 

tanggung jawab dan kedisiplinan. Anak-anak yang mengikuti upacara ini biasanya dilibatkan secara 

langsung dalam persiapan ritual, termasuk membersihkan tempat sembahyang, menyiapkan 

perlengkapan upacara, dan mengikuti jadwal ketat yang telah ditetapkan. Situasi ini memberikan 

ruang latihan konkret bagi anak dalam memahami pentingnya komitmen dan peran pribadi dalam 

konteks sosial. Hal ini sejalan dengan teori perkembangan moral Lawrence Kohlberg (2006) yang 

menyatakan bahwa tahap awal pembentukan moral dimulai dari kepatuhan terhadap aturan 

eksternal. Lickona (1991) juga menekankan bahwa pendidikan karakter yang efektif melibatkan 

latihan kedisiplinan dan tanggung jawab sebagai bagian dari pembelajaran moral sehari-hari. 

Lebih lanjut, aspek identifikasi dan penghormatan juga menjadi nilai penting yang dibentuk 

melalui simbol dan ritus dalam upacara ini. Anak belajar menghormati orang tua, pemangku, serta 

alam sakral sebagai bagian dari sistem nilai budaya Hindu Bali. Ritual doa yang dilakukan secara 

kolektif menumbuhkan kesadaran akan posisi diri dalam tatanan kosmis dan sosial. Proses ini sesuai 

dengan pandangan Piaget (1952) yang menyatakan bahwa anak usia 7–11 tahun berada dalam tahap 

operasional konkret, di mana nilai dan norma dipahami melalui simbol dan pengalaman langsung. 

Selain itu, teori Vygotsky (1978) menggarisbawahi bahwa interaksi dengan orang dewasa menjadi 

sarana utama dalam mentransmisikan nilai sosial dan budaya, yang tampak dalam relasi anak dengan 

pemangku dan keluarga selama upacara berlangsung. 

Partisipasi dalam Menek Kelih juga memberi kontribusi pada konstruksi identitas moral dan 

sosial anak. Dalam konteks komunitas Bali, anak yang telah mengikuti Menek Kelih dianggap telah 

"naik tingkat" dalam struktur sosial spiritual keluarga dan masyarakat. Status ini mendorong anak 

untuk mulai menyesuaikan diri dengan harapan sosial, meningkatkan empati, serta memahami 

konsekuensi dari setiap tindakan. Narvaez (2008) menyatakan bahwa pendidikan karakter yang 

efektif mengintegrasikan emosi, kognisi moral, dan pengalaman sosial—semua aspek ini terfasilitasi 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 357  

dalam ritus Menek Kelih. Oleh karena itu, identitas anak tidak hanya dibentuk melalui pendidikan 

formal, tetapi juga melalui simbol dan pengalaman spiritual komunitas. 

Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Menek Kelih berfungsi sebagai 

media pendidikan karakter yang relevan secara psikologis dan kultural. Upacara ini memungkinkan 

anak belajar nilai-nilai universal seperti hormat, tanggung jawab, kesadaran sosial, dan disiplin 

melalui cara-cara yang kontekstual dan bermakna. Dalam perspektif psikologi pendidikan, 

pengalaman langsung yang dialami anak selama Menek Kelih merupakan bentuk pembelajaran 

afektif dan moral yang sulit ditransmisikan hanya melalui pendekatan akademik (Lickona, 1991; 

Nucci & Narvaez, 2014). Oleh karena itu, pendidikan karakter yang mengintegrasikan budaya lokal 

seperti Menek Kelih menjadi sangat penting dalam membentuk pribadi anak yang utuh dan berakar 

pada nilai-nilai luhur bangsa. 

5. KESIMPULAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa upacara Menek Kelih tidak hanya memiliki nilai 

religius dalam tradisi Hindu Bali, tetapi juga memegang peran penting sebagai sarana pendidikan 

karakter anak. Sebagai sebuah ritus peralihan (rite of passage), Menek Kelih menjadi momen 

transformatif yang memfasilitasi perubahan psikologis anak dari masa kanak-kanak menuju fase 

kedewasaan awal. Melalui pelaksanaan yang kaya akan simbol, tindakan spiritual, dan wejangan 

dari pemangku, anak secara bertahap mulai memahami tanggung jawab sosial dan spiritualnya 

dalam keluarga dan masyarakat. 

Dari sisi psikologi pendidikan, pelibatan anak dalam setiap tahapan Menek Kelih menjadi 

media belajar yang efektif untuk membangun aspek moral dan kontrol diri. Anak mengalami 

pengalaman langsung yang melatih kedisiplinan, kepatuhan terhadap norma, serta penghargaan 

terhadap struktur sosial dan kosmis. Nilai-nilai karakter yang terinternalisasi mencakup tanggung 

jawab (melalui keterlibatan aktif dalam persiapan), kedisiplinan (melalui kepatuhan terhadap waktu 

dan prosedur ritual), rasa hormat (kepada orang tua, pemangku, dan leluhur), serta kesadaran sosial 

(melalui pengenalan peran dalam komunitas adat). 

Partisipasi dalam Menek Kelih juga berkontribusi dalam membangun identitas moral anak. 

Rangkaian prosesi memperkuat hubungan antar-generasi serta memperdalam pemahaman anak 

terhadap nilai-nilai luhur yang menjadi landasan perilaku sosial. Hasil wawancara dengan orang tua, 

tokoh adat, dan guru mendukung temuan ini: mereka memandang bahwa Menek Kelih berfungsi 

sebagai praktik pendidikan karakter berbasis budaya yang tidak hanya relevan tetapi juga bermakna 

secara spiritual dan afektif. 

Dengan demikian, Menek Kelih dapat dikategorikan sebagai strategi pembelajaran karakter 

berbasis pengalaman yang selaras dengan prinsip psikologi perkembangan. Praktik ini membuktikan 

bahwa pendidikan karakter tidak hanya dapat disampaikan melalui kurikulum formal, tetapi juga 

melalui integrasi dengan nilai dan praktik lokal yang kontekstual. Pendidikan yang menyentuh aspek 

spiritual dan sosial secara langsung terbukti lebih berdampak dalam membentuk perilaku moral 

anak. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa Menek Kelih adalah bentuk pendidikan 

karakter yang efektif dan holistik dalam masyarakat Bali. Ia menyatukan unsur budaya, agama, dan 

psikologi perkembangan anak dalam satu proses ritual yang membentuk pribadi yang bertanggung 

jawab, berdisiplin, dan memiliki kesadaran sosial tinggi. Oleh karena itu, Menek Kelih layak 

dipertahankan, diperkuat, dan dikaji lebih lanjut sebagai model pendidikan karakter berbasis 

kearifan lokal. 

REFERENCES 

Dibia, I. W. (2020). Makna simbolik dalam upacara keagamaan Hindu Bali. Denpasar: Yayasan Dharma 

Sastra. 

Geriya, I. W. (2007). Religi dan upacara tradisional Bali. Denpasar: Pustaka Larasan. 

Kohlberg, L. (2006). Essays on moral development, Volume II: The psychology of moral development. New 

York: Harper & Row. 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin


Jurnal Manajemen, Ekonomi, Hukum, Kewirausahaan, Kesehatan, 
Pendidikan dan Informatika (MANEKIN) 
Volume 3, No. 04, Juni Tahun 2025  

ISSN 2985-4202 (media online)  

Hal 348-358 

Ni Nyoman Sugi Widiastithi | https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin | Page 358  

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and responsibility. New York: 

Bantam Books. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd 

ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Moustakas, C. (1994). Phenomenological research methods. Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. 

Narvaez, D. (2008). Human flourishing and moral development: Cognitive and neurobiological perspectives of 

virtue development. In L. P. Nucci & D. Narvaez (Eds.), Handbook of moral and character education 

(pp. 310–327). New York: Routledge. 

Nucci, L. P., & Narvaez, D. (Eds.). (2014). Handbook of moral and character education (2nd ed.). New York: 

Routledge. 

Piaget, J. (1952). The origins of intelligence in children. New York: International Universities Press. 

Suryani, L. G. (2020). Upacara adat sebagai sarana pendidikan karakter anak di Bali. Jurnal Pendidikan dan 

Kebudayaan, 25(3), 211–220. https://doi.org/10.24832/jpnk.v25i3.223 

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan dalam transformasi 

pendidikan nasional. Jakarta: Grasindo. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher psychological processes. Cambridge, MA: 

Harvard University Press. 

Widiastuti, N. L. (2018). Fungsi sosial budaya upacara potong gigi dalam pembentukan kepribadian remaja 

Bali. Jurnal Antropologi Indonesia, 39(2), 134–145. https://doi.org/10.7454/jai.v39i2.11310 

 

https://journal.mediapublikasi.id/index.php/manekin
https://doi.org/10.24832/jpnk.v25i3.223
https://doi.org/10.24832/jpnk.v25i3.223
https://doi.org/10.7454/jai.v39i2.11310
https://doi.org/10.7454/jai.v39i2.11310

